
 

 

21 de diciembre de 2025 

4° DOMINGO DE ADVIENTO CICLO A

 

 
 

Isaías 7, 10-14: En aquellos días, el Señor habló a Ajaz: —«Pide una señal al Señor, tu 
Dios: en lo hondo del abismo o en lo alto del cielo». Respondió Ajaz: —«No la pido, no 

quiero tentar al Señor». Entonces dijo Dios: —«Escucha, casa de David: ¿No os basta 
cansar a los hombres, que cansáis incluso a mi Dios? Pues el Señor, por su cuenta, os 

dará una señal: Mirad, la virgen está encinta y da a luz un hijo, y le pondrá por nombre 

Emmanuel, que significa «Dios-con-nosotros». 

Sal 23: Del Señor es la tierra y cuanto la llena, el orbe y todos sus habitantes: él la fundó 
sobre los mares, él la afianzó sobre los ríos. ¿Quién puede subir al monte del Señor? 

¿Quién puede estar en el recinto sacro? El hombre de manos inocentes y puro corazón, 
que no confía en los ídolos. Ése recibirá la bendición del Señor, le hará justicia el Dios de 

salvación. Éste es el grupo que busca al Señor, que viene a tu presencia, Dios de Jacob. 

Romanos 1,1-7: Pablo, siervo de Cristo Jesús, llamado a ser apóstol, escogido para 

anunciar el Evangelio de Dios. Este Evangelio, prometido ya por sus profetas en las 
Escrituras santas, se refiere a su Hijo, nacido, según la carne, de la estirpe de David; 

constituido, según el Espíritu Santo, Hijo de Dios, con pleno poder por su resurrección de 
la muerte: Jesucristo, nuestro Señor. Por él hemos recibido este don y esta misión: hacer 

que todos los gentiles respondan a la fe, para gloria de su nombre.  

Entre ellos estáis también vosotros, llamados por Cristo Jesús. A todos los de Roma, a 
quienes Dios ama y ha llamado a formar parte de los santos, os deseo la gracia y la paz 

de Dios, nuestro Padre, y del Señor Jesucristo. 

Mateo 1, 18-24: El nacimiento de Jesucristo fue de esta manera: María, su madre, estaba 

desposada con José y, antes de vivir juntos, resultó que ella esperaba un hijo por obra del 



 

 

Espíritu Santo. José, su esposo, que era justo y no quería denunciarla, decidió repudiarla 

en secreto. Pero, apenas había tomado esta resolución, se le apareció en sueños un ángel 
del Señor que le dijo: —«José, hijo de David, no tengas reparo en llevarte a María, tu 

mujer, porque la criatura que hay en ella viene del Espíritu Santo. Dará a luz un hijo, y tú 
le pondrás por nombre Jesús, porque él salvará a su pueblo de los pecados». Todo esto 

sucedió para que se cumpliese lo que había dicho el Señor por el Profeta: «Mirad: la Virgen 

concebirá y dará a luz un hijo y le pondrá por nombre Emmanuel, que significa «Dios-con-
nosotros»». Cuando José se despertó, hizo lo que le había mandado el ángel del Señor y 

se llevó a casa a su mujer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 
 

EL MESÍAS VINO PARA QUE PODAMOS SUBIR AL MONTE DEL SEÑOR 
  

La liturgia de este 4° domingo de Adviento retoma la primera lectura del domingo anterior, 

nos vuelve a proponer el tema del Emmanuel y cierra la proclamación de la Palabra con 
el texto de Mateo en el que se ve cumplido explícitamente lo anunciado por el profeta 

Isaías. Es, claramente, una inclusión teológica. Por lo tanto, la presencia anunciada y 
cumplida de Dios en medio de los hombres es el tema que articula la propuesta teológica 

y espiritual de la Iglesia. El Salmo y la Carta a los Romanos nos ayudarán a explicitar, a 
profundizar, otros aspectos de dicha presencia.  

 
Los cristianos afirmamos que el Dios en el que creemos no es la divinidad lejana, ajena a 

la problemática de los hombres, encerrada en su mundo intra-divino, ensimismada en su 
absoluta trascendencia. El Dios cristiano es, ante todo, Emmanuel, Dios con-nosotros, 

siendo él mismo una señal para su pueblo, rompiendo –para variar- todos los esquemas 
interpretativos humanos.  

 
Una señal es siempre una realidad intermedia que apunta hacia una realidad final que la 

trasciende, pero, en la revelación, señal y realidad señalada son una y misma. Dios es la 

señal que apunta hacia Dios, esa es la paradoja maravillosa de la encarnación; Dios que 
se encarna para ser señal que lleva a Dios. Por lo tanto, esta señal –Dios mismo- empodera 

al sujeto destinatario de la señal para que pueda inteligir el Misterio al que apunta y pueda 
ponerse en camino hacia él. 

 
La revelación de Dios nunca es neutra, siempre es tendenciosa, siempre quiere algo del 

hombre. Dios no se revela porque sí, como si de suscitar admiración se tratara, se revela 
para salvar, para plenificar, para consumar su creación. La Encarnación del Hijo de Dios, 

su pequeñez, su insignificancia -¿acaso pudo haber algo más insignificante que un niño o 
un crucificado en el tiempo de Jesús?-, su voluntad de hacerse pobre con los pobres –

Jesús no era, por nacimiento, parte del estamento de los pobres, se hizo a sí mismo pobre, 



 

 

marginado con los marginados. Siendo un rabino carismático reconocido como tal por las 

autoridades judías, se autoexcluyó al hacer comunión de vida con los pecadores y 
excluidos por la sociedad. 

 
Su valiente denuncia profética –que finalmente le llevó a la cruz-, constituye el gran signo 

de la presencia salvadora de Dios en la historia. En Jesús es Dios mismo el que abraza al 

leproso, el que se maravilla con la fe de la viuda pobre que da a Dios lo que a ella le hace 
falta para subsistir, el que se moja los pies en las olas del mar de Galilea, el que hace 

sagrada la historia profana, el que derroca las estructuras religiosas y sociales de poder 
que oprimen al hombre, el que permite que el discípulo amado recueste la cabeza sobre 

su pecho, el que llora desconsolado a causa del hombre destruido por el pecado (Lázaro), 
el que se deja ungir por la prostituta y acepta sus caricias, el que restituye a todos los 

derrengados su estatura auténticamente humana y llama a todos los hombres hermanos.  
 

Es Dios mismo el que invita a abrazar un estilo de vida que es divino ¡ser pescadores de 
hombres!, es Dios mismo quien nos constituye en asamblea para ser una realidad 

alternativa para el mundo…en fin, es Dios mismo el que ha venido para que subamos con 
él al monte santo.  

 
El salmista ha descubierto con extraordinario acierto la consecuencia del movimiento 

encarnatorio de Dios; se abre la posibilidad al hombre de acceder al mundo divino –

simbolizado por la expresión “subir al monte santo”-, de hacer comunión de vida con él.  
 

Ajaz se resiste a pedir una señal por parte de Dios, ¿por qué? ¡Porque la señal es 
comprometedora, exige una toma de postura, ante ella no es posible seguir como antes, 

la evidencia elimina la ambigüedad!  Decimos que nos encantaría saber cuál es la voluntad 
de Dios para nuestras vidas, pero no queremos mirar la señal que Dios nos ha dado hace 

dos mil años, y seguimos sumidos en la mediocridad de una vida pseudo-cristiana.  
 

El Emmanuel es la señal definitiva y escatológica, en él se encuentra el código que nos 
permite descifrar nuestro propio misterio. Mientras seguimos buscando las respuestas a 

la problemática del existencial humano en los afanes de este mundo presente, la respuesta 
nos aguarda desde hace dos milenios y viene permanentemente a nuestra vida.  

 
Navidad se acerca, envuelto en pañales el Sentido de la vida se ha hecho cercano, está al 

alcance de la mano, el monte de Dios se nos presenta como el horizonte de realización 

tan largamente añorado. Este tiempo de Adviento es un momento privilegiado para iniciar 
el movimiento de ascensión al monte del Señor pero, para ello, es necesario tener “manos 

inocentes y corazón puro”. 
Las manos son símbolo de la capacidad para transformar el mundo, para incidir en sus 

estructuras. Lo que nos dice el salmista es que solo el hombre que no ha hecho uso de 
esta capacidad humana para lograr dicha transformación mediante la opresión, el poder 

despótico y la imposición arbitraria de sus criterios y, por el contrario, ha asumido el 
compromiso fatigoso de obrar según los criterios del amor, la justicia, la solidaridad, etc., 

podrá hacer experiencia de comunión con Dios. Pero esto no puede ser logrado sin la 
actitud espiritual básica de la “limpieza o pureza de corazón”, que consiste en una toma 

de postura irreductible que hace de Dios la opción fundamental y erradica del centro del 



 

 

corazón todas las realidades creadas (no es idólatra). A éste, nos dice el Salmo, “Dios le 

hace justicia”, es decir, le provee de todo aquello que le es necesario para alcanzar el 
estatuto de ser pleno, realizado, gozoso, libre. Es interesante notar que según el Salmo, 

la inocencia de las manos y la pureza del corazón son condición sine qua non (sin la cual) 
el hombre no puede ser justificado por Dios.  

 

Desde luego que esto no excluye la acción graciosa antecedente del Padre, más bien, lo 
que se quiere subrayar en el texto es que la voluntad del hombre juega un papel 

indispensable en el logro de su justificación efectiva y existencial, en tanto que debe 
ejercer su voluntad para aceptar la gracia justificante.  

 
En la Carta a los Romanos, Pablo hace hincapié en otro aspecto consecuencial a la 

Encarnación: la misión “hacer que todos los gentiles respondan a la fe, para gloria de su 
nombre”. En esto consiste el ser misionero de la Iglesia, en ser creativos, inventar caminos 

inéditos para anunciar la Palabra a los que aún no rinden su corazón al Kyrios. Fijémonos 
en que no se trata simplemente de elaborar discursos o –como dicen los jóvenes de ahora- 

“echarse choros religiosos” por demás aburridos e intrascendentes. Se trata de suscitar 
en los oyentes una adhesión existencial a Cristo, que es fruto del descubrimiento de un 

modo teológico de ver la realidad. Aquí están las dos dimensiones de la fe bíblica: Por un 
lado, la fe como don de Dios (inteligibilidad teológica de lo real) y, por otro lado, la fe 

como respuesta humana al don divino (adhesión existencial totalizadora).  

 
Por el contexto inmediato anterior (lectura de Isaías y Salmo), la misión se entiende como 

testimonio de aquellos que han sabido reconocer y acoger la señal de Dios (la pequeñez 
como única forma de entrar en comunión con el Emmanuel), renuncian a toda forma de 

poder para establecer primacía en las relaciones humanas (manos inocentes) y han optado 
por entronizar a Dios como la opción fundamental en sus vidas (corazón puro). 

 
El evangelio de Mateo en un cuadro maravilloso, lleno de símbolos y elaborada cristología 

eclesiológica, nos presenta las condiciones teológicas y espirituales en las que fue y es 
posible dar a luz al Mesías prometido desde antiguo. Par comprender a cabalidad el 

mensaje del texto, es necesario ir más allá de la facticidad histórica y entrar en el mundo 
expresivo del evangelista. En primer lugar, los personajes históricos de María y José, son 

utilizados por Mateo para simbolizar a dos comunidades: por un lado está María que 
representa a la joven y virginal comunidad cristiana que lleva en su seno al Mesías, que 

no ha nacido de la tradición religiosa israelita ni de categorías humanas (es fruto de la 

acción inédita y prodigiosa del Espíritu Santo)  y por otro lado, está José, imagen del resto 
fiel de Israel, ese pequeño grupo que nos ha descrito con singular belleza el Salmo 

proclamado. 
 

Para que el Mesías nazca es necesario asumir el paradigma de ambos personajes: La 
activa receptividad de María/comunidad cristiana que, en el relato, su decir se da en el 

silencio del que teme a Yahvé y su hacer en la receptividad de la acción del Espíritu. Pero 
también se hace indispensable la actitud de José/resto fiel, que a pesar del aparente 

imposible de la situación (su mujer embarazada sin concurso de varón, con todas las 
repercusiones sociales que esto trae) y su conflicto interno (la ama, pero quiere 

repudiarla) sabe escuchar a Dios –precisamente la actitud fundamental del resto fiel es la 



 

 

escucha- a través de su mensajero (ángel significa mensajero) y en la teología sinóptica 

los “ángeles” no son seres espirituales alados, sino todos aquellos que están al servicio de 
la Palabra.  

 
¿No es verdad que también a nosotros nos resulta imposible aceptar que en ese pequeño 

niño radica el cumplimiento de las promesas que anhelamos sobre la paz, la justicia, la 

plenitud humana? ¿Que la insignificancia, que el camino hacia abajo y no hacia arriba es 
lo que nos lleva a las alturas? ¿Que el hacernos nada ante los otros es el modo divino de 

vivir? Ante este imposible, sólo nos queda un camino como discípulos: la actitud de María 
y José, la activa receptividad y el obsequio de la voluntad. 

 
Sólo entonces será posible que nazca para el mundo el Mesías que vino para que podamos 

subir al Monte de Dios. 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 



 

 

 

 

• María tiene una misión en su vida: Dar a luz al Mesías. Nosotros, a semejanza de 

ella, también somos enviados para llevar a Jesús a todos los hombres, para que su 

vida se vea iluminada por el Sol de Justicia. 

✓ ¿De qué manera estás “dando a luz” a Jesús en tu propio contexto? 

✓ ¿De qué manera llevarás, de un modo nuevo, a Jesús a los que están tristes, 

solos, enfermos, etc.? 

• José tiene una misión en la vida: proteger a María/Iglesia y a Jesús.  

✓ ¿Qué haces para proteger a tu madre, la Iglesia ante los ataques del mundo? 

✓ ¿Qué haces para proteger a la Iglesia de los peligros que surgen en su interior, 

es decir, entre los mismos cristianos? 

✓ Pero recuerda las palabras de Jesús: ¡Primero has de ver la viga en tu propio 

ojo para después sacar la mota de polvo que hay en el ojo de tu hermano¡ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

CANTOS QUE ILUSTRAN LA PALABRA 

 

Te invitamos a orar con este bello canto: 

“Tened encendida la lámpara” (Carmelo 

Erdozáin). 

 

https://www.youtube.com/watch?v=KRonEZs8gik 

 

https://www.youtube.com/watch?v=KRonEZs8gik


 

 

 

LA ENSEÑANZA DE LA IGLESIA 

 

Papa Francisco en el Ángelus del Cuarto Domingo de 

Adviento (2021). 

 

https://youtu.be/1yxtmhT6dKE 

https://youtu.be/1yxtmhT6dKE

